# El Teósofo Acuariano

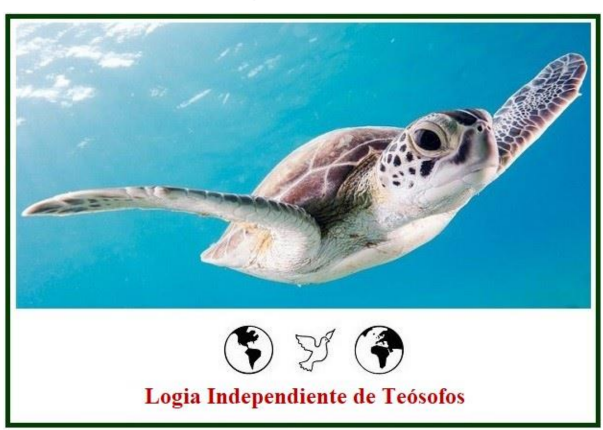
Año III - Número 33 - Agosto de 2024

Facebook: <u>Teosofía en Español</u> --- Correo electrónico: <u>indelodge@gmail.com</u> Periódico mensual de la **Logia Independiente de Teósofos** y sus sitios web asociados



# Cómo Disciplinar la Voluntad

# Descubriendo el Tesoro del Magnetismo Propio



Veamos cuál es el punto de vista teosófico sobre el despertar de la voluntad, es decir, de la voluntad correcta, elevada, que merece ser desarrollada.

#### Helena Blavatsky escribió:

"La voluntad es posesión exclusiva del ser humano en nuestro plano de consciencia. Lo distingue de los animales inferiores, en quienes solo está activo el deseo instintivo. (...) La voluntad es, pues, el fruto de lo Divino, el Dios en el ser humano, y el deseo es la fuerza motriz de la vida animal".

#### Y también:

"La mayoría de personas viven en el deseo y para el deseo, confundiéndolo con la voluntad. Pero quien quiere alcanzar algo debe separar la voluntad del deseo, y hacer que su voluntad sea la que gobierne, porque el deseo es inestable y siempre cambiante, mientras que la voluntad es firme y constante".

Hay que tener en cuenta que el fluido magnético es la sustancia sutil, la sustancia astral, de la voluntad y del deseo.

Por tanto, podemos concluir que la palabra "voluntad" se refiere a un nivel superior de fluido magnético o de fuerza magnética. Y la palabra "deseo", a un nivel inferior.

Pero retomemos las palabras de Blavatsky. Ella sigue diciendo, en el mismo fragmento:

"Tanto la voluntad como el deseo son *creadores* absolutos, dado que forman al ser humano y su entorno. Sin embargo, la voluntad crea inteligentemente; el deseo lo hace ciega e inconscientemente. Por tanto, el ser humano se hace a sí mismo a imagen de sus deseos, salvo que, mediante su voluntad, la hija de la luz, se haga a sí mismo a imagen de lo Divino".

"La tarea del ser humano es doble: por un lado, despertar la voluntad, fortalecerla mediante su uso y dominio, convertirla en el soberano absoluto dentro de su propio cuerpo y, por otro lado, purificar el deseo". [1]

Aquí se dice lo esencial sobre la doctrina teosófica del magnetismo. La tarea del ser humano que desea ser útil a la humanidad, y que desea ser verdaderamente feliz, es doble. Por un lado, es necesario purificar el deseo. Por otro lado, hay que transformar el deseo, ya noble, en voluntad activa, creativa e inteligente.

Sin embargo, HPB no entra en los detalles prácticos. Deja claro, implícitamente, que el deseo debe ser transformado en voluntad, pero ¿cómo se hace esto? Ella no aborda el lado concreto de esta tarea, que pertenece al territorio del raja yoga. Los textos clásicos de raja yoga no abordan esta tarea en un lenguaje accesible. A través de un lenguaje excesivamente técnico, se puede preservar el conocimiento para los Pocos, pero esta forma de cautela perdió el sentido durante el siglo XX.

La simplicidad de la tarea de producción de voluntad y de magnetismo voluntario es sorprendente. Estamos ante un ejemplo flagrante de una verdad obvia, pública, central, fundamental, de importancia decisiva, e ignorada por la mayor parte de las personas, y raramente enunciada con mucha claridad.

Es necesario frustrar los niveles inferiores de deseo para que la energía magnética animal, siendo obstaculizada, interrumpida, se transforme en energía superior, que la teosofía llama "voluntad", es decir, fluido magnético superior.

El procedimiento es simple, pero no fácil. Tendrás victorias y derrotas en la lucha contra la pereza, contra la rutina y contra la búsqueda de la satisfacción inmediata. Habrás de conocer y observar la fuerza del autoboicot y de la resistencia subconsciente al cambio.

Haz una pequeña lista de hábitos que son placenteros para ti.

- ¿Comer aquel dulce delicioso?
- ¿Aquella comida especial que solo tu mujer sabe preparar?
- ¿Leer novelas y cuentos de la literatura rusa clásica?

Enumera tus pequeños hábitos que no ayudan a tu salud o tu felicidad. Abandona uno o más hábitos rutinarios inútiles, registrando los resultados en tu Cuaderno de la Voluntad. [2] De este modo, tendrás la oportunidad exclusiva de ver en primera persona la fuerza del boicot subconsciente contra el Camino de la Sabiduría, en tu propia alma.

Es realmente un privilegio reservado a los que tienen una verdadera Vocación de Victoria y no necesitan mentirse a sí mismos.

La sustancia magnética de tu amor sincero por los dulces de confitería, hechos con azúcar blanco, es transmutada, quedando a tu disposición en forma de fuerza magnética resultante del autocontrol consciente. Esta energía superior, dócil, dará más eficiencia y convicción a todo lo que hagas por decisión propia, y no por decisión del mecanismo de la gula en tu cuerpo físico.

La sustancia sutil de tu amor por tu sillón predilecto, en el que lees novelas rusas y otros melodramas que tanto atrapan la atención del lector, es transformada en fuerza interior consciente. Con eso se volverá más fácil la práctica de la disciplina diaria indispensable en el estudio vivencial de la teosofía.

Tu amor romántico por las pequeñas manías de hacer esto o de no hacer aquello, de reaccionar así o de reaccionar asá, será puesto bajo control y transformado en la posibilidad de ser más consciente e independiente en lo que haces, en lo que dices, en la manera en que reaccionas a las situaciones de la vida. Así, la energía del deseo pierde poder magnético en tu existencia, haciendo esto por el bien de una causa noble, y surge la voluntad como instrumento al servicio de la voz de tu conciencia. La energía del deseo inferior muere, pero enseguida reencarna en la forma de deseo superior, y en la forma de una voluntad activa y constante para el bien.

Este proceso de transmutación es la esencia del raja yoga. Él incluye otras formas auténticas de yoga, filosofía y religión. Incluye también la mística cristiana y la tradición de los Padres del Desierto. Pero, para poner esta práctica concreta en su debido contexto, necesitas una visión impersonal y universal de las cosas, tal como la que enseña la filosofía esotérica clásica.

¿Quieres un ejemplo de ejercicio simple de renuncia inofensiva a la comodidad personal, por la cual un teósofo puede reunir fuerza magnética y pasar a tenerla a su disposición por si acaso?

#### Tu Mano Inmóvil Frente a Ti

- \* Estando solo, en silencio, sentado, verifica que tu sistema nervioso y tus emociones están relajados. Eleva tu pensamiento a lo más sagrado y universal. Haz el gesto del "namasté", uniendo las palmas de las manos. Pide una presencia más directa de tu yo superior, de tu testigo divino interno, de tu consciencia mayor.
- \* Levanta entonces el brazo derecho, casi todo extendido, por delante de ti, frente a tus ojos. Mantén la mano relajada, semiabierta.

- \* Fija la mirada casualmente en un punto cualquiera del dorso de tu mano, o en alguno de los nudillos de tus dedos. Mantén el brazo inmóvil levantado, y la mirada tranquilamente fija en ese punto neutro de la mano.
- \* Observa la aparición y el crecimiento del deseo de reposar el brazo, o de desviar la mirada.
- \* Frustra el deseo de comodidad. Reúne con calma tu voluntad.
- \* Observa la consciencia corporal. Percibe cómo desea ser liberada. Observa el deseo de libertad de movimiento de la consciencia animal en sí, pero ve este deseo como algo secundario. Mantén serenamente el foco central de tu atención en la tranquila visión del punto neutro de tu mano levantada.
- \* Cuando decidas que la incomodidad va más allá de lo razonable, reposa el brazo derecho y agradece a tu ángel de la guarda, que en realidad es tu propio yo superior.
- \* A continuación, practica el mismo ejercicio con el brazo izquierdo. Y viceversa.
- \* Transmite diariamente esta lección de humildad a tu consciencia animal, y producirás energía magnética que estará a tu disposición en todas las situaciones.

#### Los Brazos en Cruz, la Mirada hacia lo Alto

- \* Hay muchas formas de practicar esencialmente este mismo ejercicio de inmovilidad voluntaria. Veamos una de ellas. Primero, con las palmas de las manos unidas, recuerda y evoca silenciosamente al ángel de la guarda, el alma inmortal.
- \* A continuación, de pie, pon el rostro mirando hacia el techo, los brazos abiertos levantados en cruz, pero relajados y solo parcialmente estirados. Mira con calma y humildad hacia el techo, hacia el punto situado encima de tu cabeza. Pide recibir inspiración. Mantente inmóvil, reuniendo fuerza magnética con la frustración de la tendencia dispersiva de la consciencia física animal. En el momento adecuado, junta de nuevo las palmas de las manos y agradece al <u>ángel de la guarda</u>. Recuerda que este "ángel" es uno de los nombres de tu tríada superior, tu trinidad individual, atma-buddhi-manas, y también de tu mónada.
- \* En este segundo ejemplo, no debes insistir en la incomodidad, para no forzar la columna vertebral. Pero, después de una breve pausa, puedes hacer el ejercicio una segunda vez.
- \* Ambas formas de ejercicio práctico pueden hacerse dos veces al día, manteniendo siempre la regla de la moderación, que manda evitar escrupulosamente toda exageración.
- \* El camino de la victoria está en apostar en la tranquila persistencia con flexibilidad, y meter en el cubo de la basura toda "intensidad espectacular". En el día a día, debemos ser como la tortuga. En momentos especiales, poco frecuentes, es oportuno actuar como el rayo y como el relámpago, teniendo presente la inspiración que viene de la ley eterna.

(Carlos Cardoso Aveline)

#### **NOTAS:**

[1] Fragmento del artículo de HPB titulado "Cómo Fortalecer la Voluntad", publicado en la edición de diciembre de 2022 de "El Teósofo Acuariano".

[2] Véase "O Caderno da Vontade".

000

El artículo "**Cómo Disciplinar la Voluntad**" fue traducido del portugués por Alex Rambla Beltrán. Texto original: "**Como Disciplinar a Vontade**".

000

# El Poder del Magnetismo



### Un Camino Para Obtener Paz y Confianza

Según la tradición exotérica y popular, fue a partir de la provincia de Magnesia, en la Grecia clásica, que el mundo occidental empezó a hablar de los fenómenos magnéticos – y desde entonces nunca ha dejado de hacerlo.

Allí, 600 años antes de la era cristiana, la gente se dio cuenta de que ciertas piedras tenían la misteriosa propiedad de atraer metales. Bautizadas como *magnetitas*, las piedras magnéticas se convirtieron en una atracción en todo el mundo antiguo. Algunos creían que tenían poderes curativos y efectos milagrosos.

Para la filosofía esotérica, el origen de la palabra "magnetismo" es distinta. Helena Blavatsky afirma que el término viene de "magh" ou "magus", que por su vez viene de la palabra sánscrita *mahat*, "el grande o el sabio (el que fue ungido por la sabiduría divina)".

#### Blavatsky prosigue:

"Como los magos le atribuyen ese origen al nombre, la piedra magnética o imán fue así llamada en homenaje a ellos, pues ellos fueron los primeros a descubrir sus propiedades maravillosas. Sus templos estaban por todas partes del país...".

La definición teosófica de magnetismo sigue la tradición esotérica antigua. Al contrario de lo que dice una ciencia moderna de horizontes angostos, la palabra no se refiere a un efecto de atracción limitado, producido por piedras hechas de óxidos de hierro y que constituyen imanes naturales.

Sigue leyendo 'El Poder del Magnetismo'

# Consciencia y Autoconsciencia

### Cómo la Escala Septenaria de Estados Mentales Se Refleja en Nuestro Corazón

Un Texto Único e Inconcluso de Gran Valor

Helena P. Blavatsky



Francis Hutcheson, Helena P. Blavatsky y C. Jinarajadasa

#### Nota Editorial de 2013

La vida tiene muchos aspectos paradójicos. En las primeras décadas del siglo XX, mientras los principales líderes de la Sociedad Teosófica de Adyar dedicaban sus esfuerzos a las farsas ritualistas y las estupideces pseudoclarividentes, C. Jinarajadasa dividió su tiempo entre apoyar las ilusiones de su época y hacer una investigación seria y activa sobre las enseñanzas originales de la teosofía.

Sus numerosas contribuciones editoriales a la literatura auténtica — y a la historia verdadera del esfuerzo teosófico — incluyen la publicación de documentos únicos de H.P.B., como "The Original Programme" o "Why I Do Not Return to India", y la carta enviada por un Maestro a A. Besant en 1900 (de la cual no destruyó la copia original, cuyo contenido fue publicado textualmente más tarde).

El siguiente artículo es un ejemplo más de la contribución del Sr. C. Jinarajadasa a la filosofía esotérica verdadera. Se trata de un borrador inconcluso de H.P.B., y C. J. lo publicó por

primera vez en "The Theosophist", Adyar, agosto de 1925, pp. 632-634. Posteriormente fue incluido en los "Collected Writings" de H. P. Blavatsky, TPH, volumen XIII, pp. 288-289.

En términos teosóficos, puede decirse que existe un *sentido búdico de las cosas*. En el presente artículo, H. P. Blavatsky dice que "cada uno de los cinco sentidos [físicos] reconocidos era, originalmente, un sentido mental". H.P.B. no fue la única que habló de ello. El filósofo irlandés-escocés Francis Hutcheson (1694-1747) investigó los *sentidos superiores* de la consciencia humana. Hutcheson escribió sobre el *sentido moral* presente en la consciencia humana, y el sentido de *belleza ética*. La idea pertenece a la teosofía de todos los tiempos y a la tradición platónica.

(Carlos Cardoso Aveline)

000

### Consciencia y Autoconsciencia

Helena P. Blavatsky

El ciclo de la consciencia. Se dice que no puede haber más de un objeto de percepción a la vez ante el alma, porque el alma es una unidad. El ocultismo enseña que nuestra consciencia puede recibir, simultáneamente, no menos de siete impresiones distintas, e incluso transferirlas a la memoria.

Esto queda demostrado al tocar, al mismo tiempo, siete notas de un instrumento, por ejemplo, un piano. Los siete sonidos llegarán a la consciencia simultáneamente; aunque la consciencia desentrenada puede no ser capaz de registrarlos durante el primer segundo, sus vibraciones prolongadas llegarán al oído en siete sonidos distintos, cada uno con un tono mayor que el otro. Todo depende del entrenamiento y la atención. Así pues, la transferencia de una sensación desde un órgano hasta la consciencia es casi instantánea si la atención se centra en dicha sensación; pero, si algún sonido distrae la atención, pasarán algunos segundos hasta que la sensación llegue a la consciencia.

El ocultista debe entrenarse para recibir y transmitir, en la línea de las siete escalas de su consciencia, toda impresión o impresiones simultáneamente. Quien más reduce los intervalos de tiempo físico ha hecho más progreso que nadie.

Los nombres y el orden de las siete escalas son:

- 1. Percepción sensorial.
- 2. Percepción (o apercepción) del yo.
- 3. Percepción psíquica.
- 4. Percepción vital.

Estas son las cuatro escalas inferiores y pertenecen al hombre psicofísico. Las siguientes son:

- 5. Discernimiento manásico.
- 6. Percepción volitiva.
- 7. Percepción espiritual consciente.

El órgano de la consciencia es el cerebro, por supuesto, y está situado en el aura de la glándula pineal en el hombre vivo. Mientras los pensamientos y procesos mentales conscientes tienen lugar, se producen constantes vibraciones de luz. Si uno pudiera mirar, clarividentemente, el cerebro de un hombre vivo, casi podría contar (ver con el ojo) las siete tonalidades de las sucesivas escalas de luz, desde la más apagada hasta la más brillante.

Nunca podremos definir en términos psicológicos qué *es* la consciencia. Podemos analizar y clasificar su funcionamiento y sus efectos, pero no definirla, a menos que postulemos la existencia de un Ego distinto del cuerpo. La escala septenaria de los estados de consciencia se refleja en el corazón o, más bien, en su área [1], que vibra e ilumina los *siete cerebros* del corazón, así como las siete divisiones o rayos que rodean la glándula pineal.

Esta consciencia nos muestra la diferencia entre la naturaleza y la esencia de, por ejemplo, el cuerpo astral y el Ego. Uno es molecular e invisible, a menos que se condense; el otro es atómico-espiritual (considérese la siguiente analogía: un fumador se fuma diez cigarrillos, y el humo de cada uno de ellos retiene su afinidad).

La idea de Ego es la única compatible con los hechos de la observación fisiológica.

La mente o Ego, el *sujeto* de todos los estados de consciencia, es esencialmente una unidad. Los millones de subestados de consciencia son una prueba de la existencia de este Ego. Hasta las células cerebrales nos muestran la existencia de estados que nos confirman que hay un alma inmortal, etc.

Cada uno de los cinco sentidos reconocidos era, originalmente, un sentido mental. Un pez que nace en una cueva está ciego; si lo ponemos en un río, empezará a *sentir* que puede ver, hasta que, gradualmente, el órgano físico de la vista se desarrollará y el pez podrá ver. Un sordomudo escucha *internamente*, a su manera. Conocer, sentir y desear no son facultades de la mente, sino compañeras de ella.

#### NOTA:

[1] Palabra difícil de descifrar; puede que sea "aura", pero se asemeja más a "área". (C. Jinarajadasa)

000

El artículo "Consciencia y Autoconsciencia" fue traducido del inglés por Alex Rambla Beltrán. Texto original: "Consciousness and Self-Consciousness".

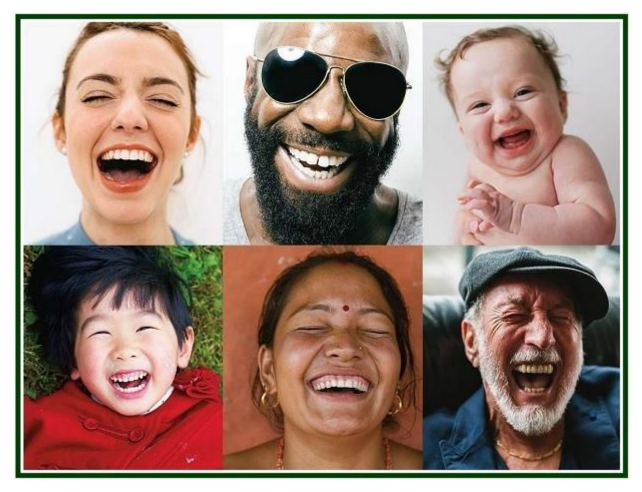
000

#### Lee más:

- \* Una Fiebre Kármica Global.
- \* ¿Quién Tiene Derecho a Juzgar?.
- \* Uno Para Todos y Todos Para Uno.

# La Ciencia de la Risa Una Fórmula Para Crear Felicidad

Theron Q. Dumont



He aquí el secreto de la felicidad y un antídoto para el veneno de la preocupación. Esta es una fórmula que funcionará igual de bien para el joven y para el viejo, para el rico y el pobre, para el débil y el fuerte. Es una fórmula que me llevó muchos años crear, y quiero que la consideres como muy valiosa y nunca la olvides. Verás que siempre te ayudará.

Es una fórmula que cura cualquier preocupación. Tiene un valor maravilloso para todos. Dice:

#### NO TE OLVIDES DE REÍR.

Cuando te ríes, el corazón late más rápido y envía más sangre a todo el cuerpo. Hasta el más pequeño vaso sanguíneo siente las ondas de movimiento de una buena carcajada. La risa aumenta la respiración y da brillo a todo el sistema; ilumina los ojos y expande el pecho; fuerza al aire usado a salir de las diminutas células, y te ayuda mucho a mantener o recuperar tu salud. La tristeza, las malas noticias, la preocupación, la ansiedad y el miedo destruyen tu equilibrio, mientras que la risa lo restaura. Recuérdalo. La risa facilita la digestión. Por eso disfrutamos mucho más al comer en compañía de personas agradables. Los oradores públicos entienden esto, de modo que, cuando son llamados a dar un discurso en un banquete, intentan

decir algo divertido. La risa suministra pensamientos alegres al cerebro, y, como no es posible hacer dos cosas al mismo tiempo, uno no puede preocuparse mientras se ríe.

Si no tienes el hábito de reír, adquiérelo. Lee historias graciosas de vez en cuando. Trata de contárselas a otros de manera divertida. Los demás se reirán, y verás que, haciendo reír a los demás, te animarás y te reirás también.

La risa es un verdadero tónico, y, para muchas cosas, es mejor que un médico. La siguiente historia real te dará una idea de lo valiosa que es:

"Una mujer sufría una tristeza devastadora. Pronto llegó la desesperación, la indigestión, el insomnio y otros males similares. Decidió deshacerse de la tristeza que estaba convirtiendo su vida en una carga muy pesada. Estableció la siguiente regla: tenía que reírse al menos tres veces al día, independientemente de si se presentaba la ocasión para ello o no. Se entrenó para reírse efusivamente bajo el menor estímulo, y también se iba a su habitación a reír sola".

"Pronto, esta mujer obtuvo una salud y un estado de ánimo excelentes, y su casa se convirtió en un lugar alegre. Al principio, su marido y sus hijos se sorprendieron, y, aunque respetaban su decisión debido a la tristeza que ella padecía, no se adhirieron a la práctica. Pero, tras un tiempo, el aspecto divertido de la idea contagió al marido de la mujer, y él empezó a reírse cada vez que su mujer hablaba al respecto".

"Cuando el marido llegaba a casa, le preguntaba a su esposa si se había reído regularmente durante el día, y él se reía cuando formulaba la pregunta y volvía a reírse cuando ella respondía. Los niños pensaban que la idea de su madre era muy extraña, pero también se reían. Gradualmente, se lo contaron a otros niños, y estos se lo dijeron a sus padres. Los maridos hablaban de ello con sus amigos, y, finalmente, los vecinos, al encontrarse con esta mujer, le preguntaban cuántas veces se había reído ese día. Naturalmente, se reían cuando formulaban la pregunta, y eso hacía reír a la mujer también".

"Esta mujer había estado sufriendo el peor tipo de tristeza, pero el simple hecho de reírse tres veces al día la sacó de esa situación y la llevó a una nueva manera de vivir. Alivió la indigestión, eliminó los dolores de cabeza, le dio equilibrio y paz, y su casa se convirtió en un lugar mucho mejor para toda la familia. El vecindario entero fue beneficiado gracias a ello".

La pequeña ciudad se volvió muy feliz. Otras personas que tenían los mismos sufrimientos que esta mujer adquirieron el hábito de reírse y fueron beneficiadas. En tres meses, las ventas de la farmacia cayeron más de un cincuenta por ciento.

Si sigues la sugerencia de reír tres veces al día, verás lo beneficiosa que es esta práctica.

La próxima vez que sientas que estás enfadándote, fuérzate a reír, y verás que tu ira desaparecerá al instante. La otra persona no puede enfadarse realmente contigo si tú no te enfadas. La próxima vez que alguien se enfade contigo, mantén tu aplomo y sonríe, y te darás cuenta de que así eres mucho más capaz de resolver las diferencias.

#### La Biblia dice:

"Mejor es el que tarda en airarse que el fuerte; y el que se enseñorea de su espíritu, que el que toma una ciudad".

"El corazón alegre constituye buen remedio, mas el espíritu triste seca los huesos".

Intenta siempre mantener el buen humor, porque la ira mata la felicidad. No te pelees; recuerda que "una respuesta suave aleja la ira". Que el otro pierda la paciencia y se enfade, pero tú mantén la calma y terminarás por encima.

000

El artículo "La Ciencia de la Risa" fue traducido del inglés por Alex Rambla Beltrán. El texto original aparece en el libro "The Advanced Course in Personal Magnetism", de Theron Q. Dumont, Advanced Thought Publishing Co., copyright 1914, 229 pp.; pp. 212-216.

Theron Q. Dumont es un seudónimo usado por el pensador norteamericano <u>William Walker Atkinson</u> (1862-1932). De los seudónimos usados por Atkinson, el más conocido es "Yogui Ramacharaka".

000

#### Lee más:



- \* La Pedagogía Teosófica.
- \* El Subconsciente y el Supraconsciente.
- \* <u>La Lección del Sol en Leo</u>.

# El Conocimiento Verdadero Y el Camino Hacia la Verdadera Felicidad

#### Damodar K. Mavalankar



Damodar K. Mavalankar, un chela avanzado, fue invitado por los Mahatmas a vivir en sus Ashrams y abandonar el mundo externo poco después de escribir el presente artículo

#### Nota Editorial de 2013:

"El Conocimiento Verdadero" es traducido del libro "Damodar and the Pioneers of the Theosophical Movement", de Sven Eek, T.P.H., Adyar, 1978, 720 pp., pp. 515-517.

Cambiamos las palabras "lo unen" por "intentan unirlo" en esta frase decisiva:

"... Los Mahatmas, que son conscientes del Logos, están en una relación magnética constante con aquellos que consiguen liberarse de la naturaleza animal inferior y que, desarrollando el manas superior (la mente, el quinto principio del ocultista), intentan unirlo permanentemente con buddhi y atma, los principios sexto y séptimo mencionados en la doctrina oculta".

Incluir la palabra "intentan" es una tentativa de completar la frase desde el punto de vista práctico del estudio teosófico. También pretende ser un estímulo para investigar y meditar más.

Es bien conocido el hecho de que existe una relación magnética entre los Mahatmas y aquellos que *hacen lo posible* por unir su *Manas* (mente) con *Buddhi* (alma espiritual).

Sin embargo, la unión *permanente* de estos dos principios surge como resultado de muchos intentos sucesivos, *tendiendo* cada uno de los cuales a ser un poco más efectivo que el anterior.

La frase original, sin "enmendar", se refiere a chelas muy avanzados, como sin duda era Damodar Mavalankar:

"... Los Mahatmas, que son conscientes del Logos, están en una relación magnética constante con aquellos que consiguen liberarse de la naturaleza animal inferior y que, desarrollando el manas superior (la mente, el quinto principio del ocultista), lo unen permanentemente con buddhi y atma, los principios sexto y séptimo mencionados en la doctrina oculta".

La <u>unión</u> *de Manas y Buddhi* parece ser una prioridad para los discípulos, y H. P. Blavatsky escribió en "La Doctrina Secreta":

"En sentido metafísico, el 'fuego de la fricción' significa la unión entre Buddhi, el sexto principio, y Manas, el quinto, que de este modo se consolidan juntos. El quinto se fusiona parcialmente con la mónada y se vuelve parte de ella...". (*The Secret Doctrine*, vol. II, p. 247)

El siguiente artículo, breve y axiomático, merece ser leído con atención. Damodar *vivía* aquello sobre lo que escribía. Su último párrafo, por ejemplo, es una premonición de su retiro a los Himalayas, que ocurrió después de que los Maestros lo invitaran. El texto lo escribió en febrero de 1885, justo antes de salir de la escena *teosófica* en la India para no volver nunca más.

(Carlos Cardoso Aveline)

000

#### El Conocimiento Verdadero

Damodar K. Mavalankar

Hay que responder una pregunta importante: ¿qué es el conocimiento verdadero? Muchos confunden la visión física con el conocimiento. No piensan con la profundidad suficiente como para descubrir que uno puede *ver* algo y no *conocerlo*, mientras que puede conocer algo y no verlo.

La percepción verdadera es conocimiento verdadero. La percepción es la capacidad del alma, el ojo de la inteligencia superior, cuya vista nunca falla. Y dicha percepción puede ser ejercitada de mejor manera si hay una verdadera serenidad mental, tal como señala el Mahatma K.H.: "Es en la plácida y tranquila superficie de una mente serena donde las visiones recogidas en el mundo invisible encuentran una representación en el mundo visible". En resumen, como dice la alegoría hindú, "Krishna nace en la oscuridad de la noche".

En el ocultismo, Krishna representa el principio crístico, el Atma de los vedantinos, el séptimo principio, el Logos de los cristianos, el Espíritu Divino, que es el Hijo manifestado del Padre inmanifestado. En la oscuridad de la noche, es decir, cuando hay un completo

descanso físico y mental, cuando hay una perfecta quietud y paz mental. Es solo entonces cuando la individualidad del hombre – su naturaleza superior – se vuelve un vehículo adecuado para la manifestación de *La Palabra*. A esto es a lo que se refiere la Biblia donde dice que debemos intentar obtener "la redención a través de Cristo". El Principio Divino presente en el hombre es indivisible; el alma humana es universal. Quien desee disfrutar de la vida eterna debe vivir en el Principio Divino y unir el alma humana con él. Por tanto, el sentido de aislamiento personal produce *muerte* y aniquilación, mientras que la filantropía altruista genuina pone al individuo en contacto con el Espíritu Divino, dándole así la vida eterna.

El Espíritu Divino es omnipresente, y quienes se sintonizan con el Espíritu Divino están necesariamente sintonizados con todas las otras entidades que también están en sintonía con él. Por eso los Mahatmas, que son conscientes del Logos, están en una relación magnética constante con aquellos que consiguen liberarse de la naturaleza animal inferior y que, desarrollando el manas superior (la mente, el quinto principio del ocultista), intentan unirlo permanentemente con buddhi y atma, los principios sexto y séptimo mencionados en la doctrina oculta. Es así como hay que empezar a conocer a los Mahatmas. ¿Qué es un Mahatma? ¿Es su cuerpo físico? ¡No! El cuerpo físico debe perecer, tarde o temprano. Pero el Mahatma vive en su individualidad superior y, para conocerlo verdaderamente, hay que conocerlo a través de la individualidad en la que está centrado. El cuerpo es meramente el fulcro de la palanca con la cual han de producirse resultados físicos. Pero, para él, el cuerpo es como una casa. Lo habita mientras es útil para su propósito.

El conocimiento aumenta de forma proporcional a su uso. Es decir, cuanto más enseñamos, más aprendemos. Del mismo modo, cuanto más se ejercita un órgano, más aumenta su actividad funcional, siempre y cuando no se tengan expectativas exageradas al respecto, claro. De igual manera, la voluntad se fortalece a medida que se ejercita, y cuantas más tentaciones enfrenta uno — lo cual solo es posible si vive con sus compañeros —, más oportunidades tiene de ejercitar y, por tanto, de fortalecer la voluntad. A lo largo de este proceso, llega un momento en el que la constitución de uno cambia hasta el punto de que uno pierde la capacidad de actuar en el plano físico. A partir de entonces, debe actuar sobre él desde planos más elevados, a los que debe retirarse. Pero hasta que llegue ese momento, debe vivir con la humanidad y trabajar desinteresadamente por el progreso y adelanto de la misma. Esto es lo único que da verdadera felicidad.

000

El artículo "El Conocimiento Verdadero" fue traducido del inglés por Alex Rambla Beltrán. Texto original: "Real Knowledge".

000

#### Lee más:

- \* La Magia de la Ayuda Mutua.
- \* La Ética Humana y los Terremotos.
- \* La Ley del Karma y la Compasión.

## Donald J. Trump Promete Poner Fin Al Conflicto en Ucrania; y, de Hecho, La Teosofía se Opone a las Guerras



Carteles en la convención republicana: Trump quiere paz en Ucrania. A la derecha, Trump reacciona al intento de matarlo, el 13 de julio de 2024.

En "La Doctrina Secreta", un libro publicado en el siglo XIX, Helena Blavatsky predijo y advirtió del peligro de una guerra nuclear, que necesitaría ser evitada. Blavatsky lo dejó claro: los grandes sabios orientales que protegen a la humanidad trabajan para impedir semejante disparate. [1]

No es difícil comprender que se debe poner fin a la actual guerra en Ucrania lo antes posible. En primer lugar, porque la violencia no es el camino para resolver las diferencias entre Occidente y Oriente, especialmente cuando ello implica un peligro atómico. En segundo lugar, porque las naciones orientales y asiáticas merecen un debido respeto por parte de los gobiernos occidentales. En tercer lugar, porque no hay necesidad de obedecer ciegamente lo que digan los representantes de las industrias armamentísticas occidentales.

Por tanto, es una buena noticia que un candidato presidencial en los Estados Unidos se comprometa a poner fin al ya largo baño de sangre en Ucrania, y elija una política de respeto por las naciones orientales.

Un cartel puesto el 17 de julio de 2024 en los asientos de la Convención Nacional Republicana, en los Estados Unidos, dice:

"Trump pondrá fin a la guerra en Ucrania".

¿Será por eso la duradera campaña de odio en contra de Trump? Sea como sea, la paz mundial es el objetivo de todos los ciudadanos occidentales que tengan respeto por su propia vida, y por la vida del planeta.

Como dice una oración publicada en mayo de 2022, poco después del comienzo de la actual guerra contra Rusia:

"Evitando la hipocresía, los gobiernos occidentales ayudarán a construir una verdadera comunidad planetaria, basada en la ayuda mutua asegurada, y en la sinceridad y la buena voluntad".

"A su debido tiempo las armas nucleares se convertirán en piezas de museo, recuerdos útiles de una época triste en que la ignorancia y la desinformación parecían reinar entre nosotros". [2]

Tanto en nuestro planeta como en la consciencia de todo ser humano, hay fuerzas mucho mayores que las militares, sean nucleares o no. Es sabio tener respeto por estas fuerzas trascendentes.

(CCA)

#### **NOTAS:**

[1] Véase la sección X de la parte III del volumen I de "<u>The Secret Doctrine</u>". La sección X de la parte III del volumen I se titula "The Coming Force" (La Fuerza Venidera) y empieza en la página 554. Véase especialmente desde la p. 559 hasta el final de la sección X.

[2] "Oración Por La Comunidad Planetaria".

000

El original en inglés del texto anterior puede ser leído <u>aquí</u>. La traducción es de Alex Rambla Beltrán.

000

Lee más:

- \* Confiar en la Vida y en Uno Mismo.
- \* Cómo Obtener el Autoconocimiento.

000



En Facebook, ingresa al grupo "La Sabiduría Andina".

# Despierta tu Atención



Deja de lado la atmósfera mezquina fabricada por <u>egoísmos infantiles</u> que luchan entre sí. **Amplía** tu horizonte.

Usa la **teosofía clásica** como una <u>lámpara</u>, y observa tu vida diaria a la luz del <u>alma inmortal</u>.

Ingresa gratuitamente al grupo

<u>Logia Independiente de Teósofos</u>

en <u>Google Groups</u>:

https://groups.google.com/g/logia-independiente-teo

Unete al grupo de estudios de la Logia Independiente de Teósofos en Google Groups:

<a href="https://groups.google.com/g/logia-independiente-teo">https://groups.google.com/g/logia-independiente-teo</a>.

# Ideas a lo Largo del Camino

### ¿Qué Tipo de Disciplina Interna Permite Que la Consciencia Universal Renazca en Cada Momento?



Construir un mundo correcto es una potencialidad ilimitada

- \* "La felicidad no es un destino, es una forma de vida", según el dicho popular.
- \* Y la felicidad empieza cuando uno percibe que no necesita nada. El mundo entero está bien tal como es, si lo vemos desde una perspectiva más elevada. Ser conscientes de este hecho no nos libera de nuestras responsabilidades específicas. Nos da una perspectiva general de la vida cuya sustancia es el contentamiento. Nos revela que, aunque los nombres puedan diferir, es correcto decir que la justicia perfecta es el camino hacia la dicha.
- \* El pensador zen Yen-t'ou, que vivió entre los años 828 y 887, escribió:

<sup>&</sup>quot;No hay más tarea que conocer tu propio rostro original [tu yo superior, tu alma espiritual]. Esto se llama independencia; el espíritu se vuelve puro y libre. Estás totalmente engañado si dices que hay alguna doctrina o patriarcalismo particular. Mira en tu corazón; hay una claridad trascendente en él. No tengas codicia ni dependencia, y alcanzarás inmediatamente la certeza". [1]

#### La Lección de Epicteto

- \* ¿En qué dirección se mueve la civilización occidental?
- \* Nuestra influencia personal, o incluso grupal, sobre el karma colectivo es relativamente pequeña, especialmente a corto plazo. No es posible cambiar la tendencia general de los acontecimientos que nos rodean.
- \* El proceso de los hechos históricos es demasiado complejo como para que alguien lo controle conscientemente. Ni siquiera los grandes Maestros de la humanidad lo hacen. La evolución tiene sus ciclos. Hay un tiempo para todo. Habiendo aprendido esta lección fundamental de modestia y realismo, es también necesario dejar de lado la pretensión de saberlo todo, que es la omnisciencia de los tontos.
- \* Basta con saber aquello que está más directamente relacionado con nosotros. Podemos y es nuestro deber hacerlo poner los hechos que dependen de nosotros en la dirección correcta. Esto abrirá ante nosotros la posibilidad ilimitada de construir un mundo correcto en aquello que está a nuestro alcance. Tal desarrollo tiene lugar a través de la ayuda mutua entre las personas vinculadas a nosotros mediante lazos de afinidad y metas similares.
- \* Por tanto, para usar el tiempo con sabiduría es importante no tratar de controlar lo que no depende de nosotros, sino hacer aquello que debemos hacer y todavía no hemos hecho. En esto consiste la lección inmortal enseñada por Epicteto.

#### La Desesperación del Narcisismo Materialista

- \* No hay necesidad de dejarse hipnotizar indebidamente por las circunstancias externas. La sabiduría oriental tradicional nos invita a experimentar una inmediata alegría de vivir que viene de dentro.
- \* La vida es un proceso atemporal e ilimitado de creación continua a través de ciclos interminables de expansión y retracción. Por tanto, cuando un ciclo entero de civilización humana está terminando, uno puede pensar en el siguiente. Cuando hay signos de decadencia ética, uno puede dedicar su tiempo y esfuerzo a establecer las bases de un nuevo ciclo de renacimiento ético.
- \* ¿Vivimos la crisis del egocentrismo y la desesperación del narcisismo materialista? Entonces, la vida está renaciendo. Es hora de prepararse para un nuevo ciclo de respeto por la naturaleza, para una nueva época de simplicidad voluntaria y sentido común.

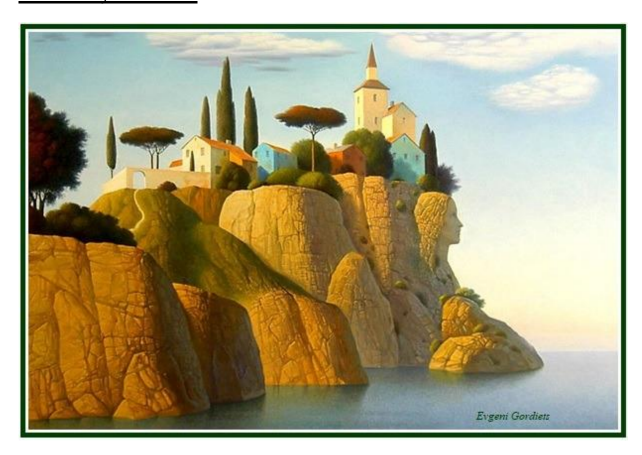
#### El Camino Hacia el Conocimiento Celestial

- \* El camino de la sabiduría depende de la conexión entre el yo inferior de uno y su yo superior, o alma espiritual.
- \* El estudiante de filosofía debe intentar comprender el diálogo y la interacción silenciosos entre el plano terrestre y el mundo superior. ¿Qué actitud hacia la vida le permite a uno escuchar mejor la voz del silencio y percibir claramente la esencia superior de su propia consciencia? No es difícil identificar las acciones que pueden interrumpir la escalera entre el

cielo y la tierra en el universo personal de uno. Es fácil ver las acciones que preservan y fortalecen la escalera hacia la consciencia celestial.

- \* ¿Qué tipo de disciplina interna permite que la consciencia universal renazca en cada momento? La naturaleza animal de uno puede ser puesta amablemente en armonía con la Ley.
- \* Si la ansiedad parece dominar a muchos, es correcto disociarse de los automatismos sociales basados en la práctica de la ceguera.

#### La Roca y el Viento



- \* La aceleración indebida de los acontecimientos externos prepara el camino para la autodestrucción de aquellas formas de ignorancia organizada que ya no pueden soportar su propio peso.
- \* Al ver la implosión de las estructuras colectivas insostenibles, el ciudadano sensato fortalece su propia tranquilidad y su sintonía con la victoria de su alma.
- \* Él preserva su desapego e independencia respecto de toda forma de consenso artificialmente fabricado.
- \* Expande su contacto con la naturaleza. Escucha el silencio. Considera al viento y a los árboles como sus hermanos mayores.

- \* Ve el rayo, la lluvia, los ríos y océanos como sus consejeros especiales. Su fortaleza es una tranquilidad vigilante. Practica el *Wu-wei* el principio filosófico de la antigua China y actúa de manera decisiva mientras mantiene una aparente inmovilidad.
- \* Su trabajo parece nada a ojos de los demás. Su victoria parece invisible; por tanto, es una victoria segura. Su principal fuerza carece de sabor, olor, color y forma; por tanto, es duradera y firme como la roca, y flexible como el viento.

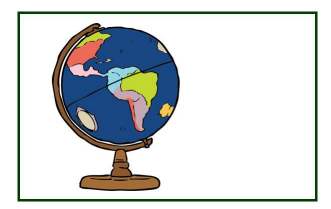
(CCA)

#### NOTA:

[1] Fragmento del libro "Teachings of Zen", editado por Thomas Cleary, Shambhala Publications, Boston y Londres, 1998, 199 pp., página 32. Thomas Cleary nació en 1949 y murió en junio de 2021.

[Traducción del texto "<u>Thoughts Along the Road - 74</u>" llevada a cabo por Alex Rambla Beltrán.]

000



Lee el artículo El Perfil de la Logia Independiente.

000

#### El Teósofo Acuariano - Año III, Número 33, Agosto de 2024.

<u>El Teósofo Acuariano</u> es un periódico electrónico mensual publicado por la Logia Independiente de Teósofos, LIT, y por sus sitios web asociados, entre los cuales están <a href="https://www.TheosophyOnline.com">www.TheosophyOnline.com</a>, <a href="https://www.HelenaBlavatsky.org">www.HelenaBlavatsky.org</a> y

<u>www.CarlosCardosoAveline.com</u>. Editores: Carlos Cardoso Aveline y Joana Maria Pinho (desde Portugal), Alex Rambla Beltrán (desde España). Para entrar en contacto

con el *Acuariano*, escribe a <u>indelodge@gmail.com</u>. En Facebook, visita las páginas <u>Teosofía en Español</u> y <u>Logia Independiente de Teósofos</u>, ingresa a los grupos <u>Teosofía Iberoamericana</u> y <u>La Sabiduría Andina</u>.